Etica, Moral e Politica

O objetivo destas notas ndo é primordialmente estabelecer diferencas mais ou
menos nitidas entre termos, para aferir o alcance do uso que fazemos de cada um
deles. Gostariamos de perseguir uma finalidade menos precisa, embora talvez, ao
mesmo tempo, mais ambiciosa: distinguir e relacionar as dimensdes ética, moral e
politica no plano da experiéncia, entendida aqui como a tensdao entre as vivéncias
subjetivas e as exigéncias objetivas que se colocam para o individuo na sua vida
historica.

Se admitimos que a ética pode ser entendida como o modo de ser humano na
sua universalidade, isto é, a maneira pela qual o ser humano habita seu mundo e ao
mesmo tempo o constitui, veremos que a palavra ethos, que esta na origem do termo
e do conceito de ética, ndo poderia ser interpretada meramente como habitos e
costumes do animal humano, sob pena de empobrecer, por via de uma reducdo ao
significado comportamental, aquilo que seria, na sua mais ampla e profunda acepcao,
a forma substantiva de todos os atos que configuram essencialmente a realidade que
temos de viver: estar-no-mundo. Podemos entender que, no plano ontolégico-
existencial, o estar-no-mundo se explicita em condutas que correspondem a escolhas
gue o individuo faz quando e enquanto, sujeito de sua liberdade, ele pode ou deve se
conduzir rumo a realizacdo de projetos compativeis com o valor que cada um atribui a
existéncia historica.

O significado de moral também corre o risco de empobrecimento se nos
ativermos com demasiada exatiddo a origem etimoldgica da palavra. Com efeito, a
trivializacdo do termo costume pode induzir a associar a moral a comportamentos
repetitivos, a partir de instancias normativas de diversas ordens e que resultam em
regras introjetadas pelo individuo e que o compelem a cumprir aquilo que se costuma
denominar suas obrigagcdes. Na verdade, mores, se considerarmos inclusive o campo
de uma determinada experiéncia histdrica do que se chamou romanidade, veremos
gue o termo traz consigo a dificil tarefa de construcdo de uma singularidade, em

termos de valores e modos de vida, que conferem ao individuo uma forca peculiar,



algo como a “témpera” do cidadao, que lhe permite viver a exceléncia moral como
virtude civica.

Tanto na polis grega quanto na Roma republicana é evidente a presenca forte
do aspecto politico na vida ética, a tal ponto que a relagdo entre ética, moral e politica
€ um problema para nds, j& que os antigos teriam vivido estes vinculos como
pertinéncia intrinseca a vida do individuo e da comunidade. A nossa dificuldade se
explica pela transformacdao e perda das significacdes originarias, o que se traduziu
historicamente na progressiva abstracdo que foi caracterizando cada vez mais o
entendimento que temos de modo de vida, comunidade e individuo. O
desaparecimento dos conteldos concretos destas formas de existéncia é paralelo ao
avanco da consolidacao do perfil funcional da sociedade, e da concepc¢ao formal do
agente social — que, ndo por acaso, é designado muitas vezes como o “ator” que deve
“atuar” num determinado “cendrio”.

III

Esta concepcdo encoraja a expansao da nocao de “papel social” para o campo
moral, até porque, numa perspectiva positivista, a obrigacdo moral é socialmente
determinada e sua forg¢a sobre os individuos deriva da objetividade que Ihe é inerente,
enquanto condi¢do da vida social da qual a moral seria um desdobramento. O carater
sistémico e objetivo da organizacao social deve sua forca ao significado moralizante
por via do qual ele se impde aos individuos, ndo simplesmente como a obrigacdo de
cumprir regras, mas também como o sentimento de pertinéncia do individuo ao corpo

III

coletivo, o que seria algo como a interiorizacdao do “papel social” que corresponderd a

exteriorizacdo de comportamentos adequados e proporcionais a eficiéncia que se
III

espera da internalizacdo da “obrigacdo socia

fechada.

, na esfera que Bergson denomina moral

Mas o préprio Bergson entende que este feixe de determinagdes que constitui
o circuito restrito de uma moralidade social ndo corresponde a todas as dimensdes da
experiéncia humana da a¢do. Seria preciso considerar também e, de certa forma, em
sentido oposto, que a singularidade individual se pode afirmar perante essas regras
objetivas de um modo intensamente questionador e, até mesmo destrutivo —
subversivo - se considerarmos as possibilidades de uma conduta individual quebrar as

cadeias que prendem o individuo ao sistema. Mais do que o destaque da



individualidade, devemos entender esta possibilidade como o exercicio efetivo da
subjetividade: em ultima instancia, sujeito é aquele que eleva a dimensdo do si-mesmo
a altura de um critério pelo qual se escolhem modos de existéncia. Neste sentido, a
liberdade pode ser definida como a plena assungao de si pelo sujeito — e é isto que
abre para ele o horizonte da atividade e da a¢do no sentido de H. Arendt. O cardter
moral da acdo deriva de que ela, enquanto imponderavel, é causa do nascimento do
concreto, e das consequéncias que dai poderao advir. Com efeito, ndo ha como medir
a liberdade presente na acdo, assim como ndo faz sentido tentar estabelecer relacao
de determinacdo causal entre a liberdade e a a¢do. A acdao se dd no mundo, constroéi
um mundo — o que é muito diferente de fazer ou fabricar objetos, caso em que os
principios e finalidades podem ser medidos e articulados.

Podemos ainda recorrer, para reforcar esta diferenca, ao vinculo entre acdo e
liberdade, presente na filosofia de Sartre. Nao sendo a liberdade uma faculdade ou
atributo do sujeito, mas sendo a subjetividade idéntica a liberdade, o sujeito sempre
age livremente, mesmo quando deliberadamente renuncia ao exercicio de sua
liberdade. Somos fatalmente livres e ndo ha como mudar isto; portanto, a acdo nao
deriva do sujeito pela mediacdo de vinculo causal, mas dele emana expressando a
subjetividade com a mesma imediatez com que os gestos expressam o corpo.

Ora, assim como ndo é possivel distinguir o que, em mim, seria causa das
minhas acdes, também n3o se poderia vincular a¢des do sujeito a instancias
extrinsecas e determinantes sendo com a condicdo de ndo mais considerar tais acdes
como pertencentes aquele sujeito. A heteronomia e a alienagado surgem quando ja nao
reconhecemos o sujeito como razao e realidade suficientes de suas acbes — e quando
ele mesmo ja ndo se vé assim. Podemos perguntar, no entanto, por que ndo é ébvia a
relacdo de pertinéncia entre a acdo e o sujeito que age? Acaso ndo seria “natural”
supor que aquele que age seja o sujeito de suas acdes?

A dificuldade provém justamente de que a relagdo entre o sujeito e suas acdes
ndo é “natural” e sim moral. N3o se trata de entender como alguém faz alguma coisa,
isto é, por quais meios, exteriores a si mesmo, ele teria chegado a produzir ou a
fabricar alguma coisa que atendesse a certos propdsitos; de que instrumentos se teria

servido e como teria articulado tais instrumentos com a finalidade a atingir,



precisamente fazer o que pretendia. A acdo possui com o sujeito uma vinculacdo
interna e intrinseca que exclui a mediag¢ao instrumental e a analise dos meios e dos
fins em termos de separacdo e articulacdo, tanto dos meios empregados quanto da
eficacia concernente a atingir uma finalidade. O sujeito é, nas palavras de Sartre, uma
totalidade sintética e a relagdo que ele mantém com sua ac¢do é do mesmo tipo. E este
tipo de relagao que estamos denominando moral: “o homem é o sujeito de suas
acOes” significa: todo homem ¢é ou sera aquilo que se tornar a partir de quais forem
suas agdes e do modo como agir.

Dai o carater especifico da acdo e a impossibilidade de dizer que, em tudo que
faz, um homem age. Se faco o que me mandam, ndo ajo; se o resultado de minha
interferéncia no mundo provém de algo que me foi imposto, que eu fui obrigado a
fazer, ou mesmo levado a fazer, entdo ndo agi; simplesmente me fiz instrumento para
veicular a vontade de outro, seus objetivos e propdsitos. Configurei o que ele queria,
como alguém que fabrica um objeto a partir do desenho de quem o encomendou. Este
resultado ndo mantém vinculacdo interna com o sujeito, o qual, portanto, ndo agiu
neste caso como sujeito no sentido ativo do termo, mas simplesmente fez algo
assujeitando-se a outro.

E qual seria o requisito para esta relagao sintética ou este vinculo interno entre
0 sujeito e sua acdo? Ou, mais simplesmente, o que é e como acontece uma ac¢do?
Pelo menos desde Agostinho, sabemos que o que nos mantém na existéncia temporal
é o movimento da consciéncia. Lembrar é ter consciéncia do passado; esperar é ter
consciéncia do futuro; perceber é ter consciéncia do presente. Esta presenca de nds a
nds mesmos, que é também a presenca de Deus em nds, nos faz saber quem somos,
de modo anterior e mais profundo do que as definicdes formais, como animal racional
e outras. E, no cogito cartesiano, ficara mais clara esta consciéncia de si que é a certeza
fundamental. Mas, se recordarmos o que dizia Sécrates acerca da presenca intima de
um daimon que tinha, sobretudo, poder de dissuadir, vemos, nesta época anterior a
afirmacdo do si, e do que entendemos por consciéncia na acepg¢do que nos € mais
habitual, algo que auxilia o discernimento sem afetar a liberdade. O daimon dissuade
de algo que se poderia fazer, mas ndo determina a agir. Como entender, no contexto

agostiniano, a presenca simultanea da alma (si-mesmo) e de Deus na interioridade?



Como entender a confianca que Sécrates depositava no seu daimon? Como entender a
identidade cartesiana como a presenca imediata de si a si ou a auto-revelagdao da
esséncia do homem?

A primeira vista, dirlamos que sdo manifestaces da alma recolhida a si mesma,
despojada de tudo que pudesse levar a confundi-la com o que ela n3o é: episddios de
encontro da identidade. Mas este si-mesmo nunca esta absolutamente sd: a presenca
do daimon é a presenca de outro; a presenc¢a de Deus na alma é a presenca do Outro;
a presenca da ideia de infinito (representacdo de Deus na alma) é o que define a minha
finitude. E isto que me acompanha, tdo intimamente que se torna dificil distinguir de
mim mesmo, é o que permite a Sécrates, a Agostinho e a Descartes o encontro da
Verdade e do Bem. O que nos leva a reparar que a consciéncia (com-ciéncia), a ciéncia
gue tenho de mim mesmo enquanto presenca imediata, ja é uma relacdo, ainda que
seja do sujeito com ele mesmo. O que nos traz este peculiar estado de espirito em que
estar s é estar consigo mesmo?

“A moralidade diz respeito ao individuo na sua singularidade. O critério do
certo e do errado, a resposta a pergunta ‘o que devo fazer’, ndo depende, em ultima
analise, nem dos habitos e costumes que partilho com aqueles ao meu redor, nem de
uma ordem de origem divina e humana, mas do que decido com respeito a mim
mesma. (...) O estar sé significa que, apesar de estar sozinha, estou junto de alguém
(isto é, eu mesma). Significa que sou duas-em-uma, enquanto a soliddo e o isolamento
ndo conhecem este tipo de cisma, esta dicotomia interior em que posso fazer
perguntas a mim mesma e receber respostas. O estar sé e sua atividade
correspondente que é o pensar podem ser interrompidos(...)” (H. ARENDT, Algumas
Questdes de Filosofia Moral. IN: Responsabilidade e Julgamento. Companhia das
Letras, S. Paulo, 2004. Pg. 162-163).

Alguns aspectos que devemos destacar neste texto. Em primeiro lugar, hd um
modo de estar com os outros que corresponde ao que Bergson chamava de camada
superficial do Eu, ou a consciéncia no seu contato pragmatico com o mundo: “habitos
e costumes que partilho com aqueles ao meu redor”. Se isto for critério de minhas
decisGes, nunca sairei do circuito fechado da moral social, ou das regras socioldgicas

da moral. Tampouco, se depender de uma instancia transcendente com poderes sobre



“o que devo fazer”, seja esta instancia interpretada como divina ou como autoridade
humana. A decisdo é minha; o sujeito esta so.

Em segundo lugar, como vimos, esta solitude (que Arendt distingue de soliddo),
significa estar s6 com sua consciéncia, num duplo sentido: estou sé e (porque) estou
“apenas” com minha consciéncia — comigo mesmo. O peso desta situacdo peculiar de
solitude é enorme: somente quando estou comigo mesmo é que estou com alguém
cuja “companhia” ndao posso dispensar. Duas pessoas em uma: mesmo que nao haja
intencionalmente qualquer referéncia teoldgica, podemos dizer que estamos diante do
mistério da pessoa: duas, distintas e a mesma. Mais ainda: um “cisma”, quer dizer uma
separacdo em que cada uma das partes separadas reivindicara que ela é
autenticamente “una”. S6 que, neste caso, o cisma é reconhecido como possibilidade
de didlogo: “posso fazer perguntas a mim mesma e receber respostas”. A “dicotomia
interior” permite descortinar um vasto campo de reflexdo que ocorre como uma
interrogagdo de si mesmo — nos passos do exame socratico da alma.

Em terceiro lugar, o estar s6 é condicdo do pensar porque esta atividade seria
o “estado correspondente” a solitude. A decisdo moral é tomada pelo sujeito a sos
consigo mesmo, isto é, numa situacdao de auto-exame, de interrogacao de si por si.
Nesta situacdo, as solicitacdes extrinsecas sao despojadas de seu poder de pressao e o
sujeito pode perguntar e responder a si mesmo sem interferéncia alheia, desde que
saiba preservar o estar so. A confirmac¢dao que se trata de uma situacao de dialogo e
ndo de puro solipsismo esta na referéncia que a autora faz a possibilidade de que eu
possa falar com outra pessoa numa tal coincidéncia de espirito (de preocupacdes e
inquietacGes) que seria como se falasse a “outro eu”: caso que Aristoteles nomeia
como philia, amizade. O amigo é um outro eu. Certamente porque a amizade consiste
no caminhar junto de duas consciéncias.

Finalmente, “o estar sé e sua atividade correspondente que é o pensar, podem
ser interrompidos”. Afirmacao ousada: o pensar pode ser interrompido. Aqui temos de
nos valer da diferenca que se pode estabelecer entre uma definicdo formal e uma

|II

concepcao da realidade do pensamento. A féormula aristotélica “animal racional” como
definicdo do homem tem sido criticada pelo menos desde Descartes, ndo por estar

errada, mas no que concerne a sua impropriedade para nos fazer compreender o que



seja “essencialmente” o homem. Sabemos que em Descartes tal critica esta
comprometida com o dualismo radical, que ndo pode admitir a sintese entre o animal
(mecanismo) e a razdo, entendida como alma, ou substancia espiritual. Por outro lado,
ja nos acostumamos com a distingdo entre varios niveis ou modalidades do pensar,
gue a fenomenologia, por ex., nos fez constatar. Ora, se estamos falando de
moralidade, ou do pensar como decisdo moral que o sujeito toma interrogando-se a si
mesmo, percebemos que a capacidade de pensar de que se trata aqui diz respeito nao
a racionalidade em seu sentido geral e formal, mas a possibilidade de discernir
moralmente o que se apresenta como o melhor no plano do agir. Por isto Arendt
adverte que pensar ndo é o mesmo que contemplar, em que pese a assimilacdo muitas
vezes observada na histdria da filosofia. Pensar é uma atividade que precede a acao e
da qual se distingue.

“A principal distincdo, em termos politicos, entre Pensamento e Agao, reside no
fato de que, quando estou pensando, estou apenas com o meu préprio Eu ou com o Eu
de outra pessoa, ao passo que estou na companhia de muitos assim que comego a
agir.” (Idem, p.171.) Mas o que nos interessa é menos a diferenca do que a relagdo, ou
uma certa continuidade. Talvez nos ajude a distincdo entre a pura representacdo das
ideias e o juizo. E significativo que Descartes n3o veja, em relacdo as ideias isoladas,
qgualquer problema quanto a verdade ou falsidade, e que remeta tal questdo ao plano
do juizo, em que afirmo ou nego alguma coisa das ideias que sou capaz de representar.
E ainda é mais significativo que Kant, na Critica do Juizo, estude casos em que as ideias
utilizadas no juizo ndo correspondem aos preceitos da analitica transcendental, nos
termos da objetividade dentro dos limites da experiéncia possivel. E desde Descartes
sabemos também que o juizo esta diretamente relacionado com a liberdade humana.

Dito de outro modo, que atenda mais ao que nos interessa, as possibilidades
contidas no juizo sé sdo objeto de regras e normas com respeito as condicdes e limites
se o sujeito aceitar a regra cartesiana da limitacdo da vontade ou a regra kantiana da
reflexdo como oposta a determinacdo. Em outras palavras, como ja foi mencionado, o
juizo remete a liberdade. E neste sentido que se diz, desde Aristételes, que a
racionalidade pratica, enquanto formulacdo de juizos morais, depende mais do

discernimento do que do conhecimento. O que justifica a afirmacdo de Arendt, de que



a consciéncia esta no juizo. Pelo menos se entendermos que a fungdo principal da
consciéncia nao seria atestar a realidade, mas julgar possibilidades e opgdes que dizem
respeito a acao.

E assim chegamos a explicitar melhor por que a solitude é condicdo do pensar e
porque a decisdo moral ndo pode levar em conta habitos, costumes, autoridade,
crencas, mas deve ser obra exclusiva da consciéncia. Quando penso no significado de
ter que viver comigo, posso langar mao de uma analogia. Serd que seria agradavel
viver em estreita companhia com alguém que seja criminoso, corrupto, mentiroso,
etc.? Ora, sempre posso me afastar dessas pessoas; mas se eu mesmo tiver feito algo
neste sentido, ainda que ninguém mais saiba, eu saberei e nunca poderei abandonar a
mim mesmo, por mais que me exercite no esquecimento.

Note-se que isto ndo significa apenas que o sujeito esta sempre diante de si e
que é muito dificil calar a consciéncia. O mais importante, neste caso, é o didlogo
consigo mesmo, a decisdo tomada em regime de solitude, as perguntas e as respostas
gue devo a mim mesmo. Devo fazer? Posso fazer? Essas perguntas sdo limites e levam
a decisOes em situa¢Oes-limites. Elas sdao respondidas por discernimento, isto é, ao
mesmo tempo sdo terrivelmente complicadas e extraordinariamente simples. Arendt
menciona o caso daqueles que, na Alemanha, ndo compactuaram com o nazismo. A
prépria vida e a dos seus em risco iminente: situacdo-limite. Mas, ao mesmo tempo,
uma resposta simples, desonerada de razdes e justificativas; ndo posso. “Em outras
palavras, ndo sentiam uma obrigacdo, mas agiam de acordo com algo que lhes era
evidente por si mesmo, mesmo que nao fosse evidente para aqueles ao seu redor.
Assim a sua consciéncia, se é disso que se tratava, sem carater obrigatério, dizia: ‘isso
nao posso fazer’.” (Idem, ibidem, pgl42). Existiu, neste caso, ndo uma obrigacao
moral, regras, preceitos ou imperativos, mas uma evidéncia da consciéncia: ndo se
pode matar pessoas inocentes. Sem argumentacao e sem justificativa. Quase diriamos:
“naturalmente” se ndo se mostrasse nesta atitude algo muito distinto da natureza: a
capacidade humana de pensar no sentido de formar juizo. E é tal a forca deste juizo
que ultrapassa a evidéncia formal: é mais evidente que uma proposicdo légica ou
matematica. E algo que emana do individuo tdo diretamente que ele simplesmente

ndo vé possibilidades de agir de outro modo. Como quando Sécrates diz: é melhor



sofrer o mal do que causar o mal. Um juizo moral; uma evidéncia, ndo um heroismo.
Mas uma evidéncia que jamais se mostrard como fruto de uma demonstragao, porque
nunca sera possivel provar a adequacdo entre um juizo moral e a realidade. Nunca se
podera concluir que a proposi¢cdo “é melhor sofrer o mal do que causar o mal” possui
alguma correspondéncia com a “realidade”. Lembremos das razdes pelas quais
Trasimaco e Célicles defendem a forca como critério de justica: por serem argumentos
conformes a natureza.

E preciso, diante do que foi dito, tirar uma consequéncia. A existéncia do mal,
inegavel a despeito dos esforgos légicos das teodiceias, encontra uma explica¢do na
incapacidade de pensar por si mesmo, isto é, de formular juizo moral. E preciso
constatar que ha individuos, em quem a subjetividade se encontra de tal modo
esvaziada, que a racionalidade se exerce como uma forma indiferente, assim como o
instinto do animal se exerce de modo cego, sem reflexdo. Trata-se de um
deslocamento fundamental da questdo, com profundas implicacdes éticas e politicas.
As explicagdes metafisicas e onto-teoldégicas se revelaram formais diante da
experiéncia histérica do mal. Numa “segunda navegacdo” o mal serd tratado de modo
antropolégico: histérico e ético, o que quer dizer, também, politico. O homem estd na
raiz do mal como de tudo que se fez e se desfez em termos de civilizacdo. O mal é
produto histdrico, e a sua explicacdo depende de uma articulagdo cuidadosa entre as
condicOes objetivas da histéria e as disposi¢cdes dos individuos.

O individuo pensa por si e age com os outros. Nesta correlacdo estd a verdade
da Histéria em geral e das histdrias pessoais. E na diferen¢a, que é também uma
continuidade, entre pensar, ajuizar e agir situa-se a relacdo necessdria entre liberdade
e responsabilidade. O que faz com que liberdade e responsabilidade estejam sem
duvida no plano da a¢do, mas sejam também atos de pensar. O juizo deve engendrar a
acdo e a responsabilidade, derivada de uma decisdo autébnoma.

O mal histérico, tal como aconteceu na Alemanha na época do nazismo, pode
ser explicado por esta incapacidade de pensar/ajuizar, que é tipica de uma situagdo
cujo principio de compreensao estd na menoridade de que fala Kant no texto Resposta
a Pergunta; o que é o lluminismo?. Mas ndo se trata somente de uma menoridade

intelectual ou de um uso ainda deficiente da razao. Na verdade, o que se encontra



10

diminuido, ou porventura anulado, é a humanidade. O que distingue o ser humano é o
pensamento, mas ndo no sentido da racionalidade formal, e sim no sentido do
julgamento, isto é, discernimento entre o certo e o errado, e ndo a partir de normas e
formulas, mas a partir da liberdade. Como num estado totalitario todos sdo obrigados
a seguir uma Unica ideia, é claro que ndo ha condicdes para que o individuo exerca a
interrogagdo a si mesmo acerca do que deve e pode fazer. Temos entdao o fen6meno
contrario do descrito acima: auséncia de pensamento; incapacidade para formar juizo;
recusa da liberdade e ndo assuncdo da responsabilidade. Ainda assim, as condic¢des
objetivas, a aclamacdo da forca, a seducdo e até a unanimidade podem ser
enfrentadas, como foram, embora por poucos, por via do pensamento: pensar o mal
pode preveni-lo e, talvez, evita-lo.

Isto nos leva a entender que toda imposicdao, mesmo por meios ndo violentos, é
de indole totalitdria. Socrates é exemplar neste sentido: ndo sou eu que devo
convencer o outro; é ele que deve se convencer, aceitando aquilo que foi produzido
pelo préprio pensamento. Neste caso, o ponto de partida em todo processo de
formagao de juizo, é sempre a diversidade. H4, portanto, relacdo entre juizo e
democracia, desde que possamos supor que numa democracia cada individuo pensa
por si mesmo e age com os outros. A pluralidade seria ocasido de esclarecimento e de
conhecimento do outro. Pensar por si mesmo e agir com os outros é algo
perfeitamente compativel com o espaco publico, pois a dimensado coletiva, se for
entendida como diversidade, busca exatamente o equilibrio entre a singularidade dos
juizos e o consenso deliberado a partir do pensamento e da palavra partilhados.

Desde que penso por mim mesmo e ajo com os outros sou levado a encontrar
um equilibrio tenso entre a subjetividade e a intersubjetividade, pois a experiéncia da
acdo, que ndo exclui a experiéncia do pensamento, é plural. Ao mesmo tempo este
pluralismo, que ndo é multiddo no sentido de massa, remete constantemente as
diferencas entre os sujeitos. Assim, pode-se dizer que ja em Sdcrates pensar é um
exercicio politico. Os seus juizes bem o perceberam, bem como o potencial subversivo
desta conduta. Entretanto, se podemos dizer que com Sécrates isto ja acontecia, nao
podemos afirmar que ocorre desde SAcrates, porque o desenvolvimento histdrico da

filosofia e da politica acabou por desvincular pensamento e esfera publica.



11

Por isso temos atualmente dificuldades para julgar as acdes politicas, e se trata
de um obstaculo radical, pois a causa primaria desta situacdo é o proéprio
desaparecimento da politica, substituida pela gestdo das necessidades dentro do
contexto de uma racionalidade instrumental. O esvaziamento do espag¢o publico
enseja ndo apenas a confusdo entre o publico e o privado — e a consequente
apropriacdo do publico pelo privado - mas também a tendéncia a julgar
comportamentos publicos com critérios de moralidade privada. Esta dificuldade de
formular um juizo moral consistente se prolonga ou se desdobra na impossibilidade de
formular juizo politico. Quando ja ndao nos indignamos com a banaliza¢do da politica,
com a corrupcdo em seus varios aspectos, com o assalto constante a coisa publica,
com a exclusdo da divergéncia, com a auséncia total de ideias e principios, isto significa
a faléncia de critérios, seja de moralidade publica, seja de moralidade privada, que sdo
intercambiadas conforme as conveniéncias. Torna-se entdo, patente, a auséncia de
pensamento, de juizo e de responsabilidade, o que nos mostra como é atual o
pensamento de Hanna Arendt quando o aplicamos a relacdo desordenada que se

observa entre ética, moral e politica nas democracias formais.



